SP 521 - Planificacion y Evaluacion Pastoral
Profesor: Marzo Artime, Ph.D.

Tarea # 4

Milagros Macher

Tuesday February 10th, 2026

El método pastoral ver—juzgar—actuar, segin el texto, ha acompanado por décadas la accion
evangelizadora de la Iglesia, especialmente en contextos latinoamericanos. Su valor reside en su
capacidad de conectar fe y vida, analisis de la realidad y compromiso transformador. Sin embargo,
como advierte Luigi Pellegrino en Las historias de vida en el método de planificacion pastoral
ver—juzgar—actuar, este método corre el riesgo de vaciarse cuando se aplica de forma técnica,
objetivista o distante de la experiencia concreta de las personas. En palabras del autor, “cuando la

realidad es reducida a datos, se pierde su espesor humano y su densidad histérica.”

En este analisis propongo una relectura del método ver—juzgar—actuar desde una experiencia
personal concreta: mi vivencia como madre acompafiando a mi hijo adolescente, sobreviviente de
cancer. Lejos de ser un testimonio meramente emotivo, esta historia se presenta como un verdadero
lugar teoldgico y pastoral. A partir de ella, se busca responder a las preguntas fundamentales
planteadas por Pellegrino, mostrando como las historias de vida pueden enriquecer profundamente
la pastoral juvenil, en particular la pastoral de jovenes que se preparan para el sacramento de la

Confirmacion.

1. La tesis central de Pellegrino y su relevancia pastoral

Pellegrino identifica un problema recurrente en el uso habitual del método ver—juzgar—actuar: el
empobrecimiento del “ver”, reducido muchas veces a la recoleccion de datos objetivos, estadisticas
o diagnosticos sociologicos. Este enfoque, aunque util, puede transformar la realidad en un objeto

externo, desconectado de los sujetos que la viven.



Frente a ello, el autor propone integrar las historias de vida como un momento intrinseco del
método. La realidad, afirma, no se presenta nunca como un “hecho desnudo”, sino siempre
mediada por la percepcion, la memoria y la interpretacion de quienes la experimentan. Como
senala Pellegrino: “El hecho solo existe verdaderamente cuando es narrado por alguien que lo ha
vivido”. Esta tesis adquiere una fuerza particular cuando se aplica a la pastoral juvenil, donde los
procesos vitales, emocionales y espirituales de los jovenes son complejos y profundamente

narrativos.

Desde mi experiencia como madre de un joven sobreviviente de cancer, esta tesis se vuelve
evidente: el “hecho” de una enfermedad grave no puede comprenderse sin la historia de miedo,
esperanza, silencio, oracidn, enojo y confianza que lo acompafia. Lo mismo ocurre en la vida de

los jovenes que se preparan para la Confirmacion.

2. La realidad como hecho y como narracion: una mirada desde la maternidad

Acompafiar a mi hijo en un proceso de cancer implicd confrontarme con datos médicos,
diagnosticos y pronodsticos. Sin embargo, la realidad més profunda no se agota en esos hechos
objetivos. La experiencia estd marcada por noches de incertidumbre, por la espera de resultados,

por la pregunta silenciosa sobre Dios y el sentido del sufrimiento.

Esta vivencia permite comprender con claridad lo que Pellegrino afirma: la realidad es también
narracion. Dos jovenes pueden vivir situaciones objetivamente similares —una enfermedad, una

pérdida, un fracaso—, pero interpretarlas de manera distinta segtn su historia personal.

En la pastoral de confirmacion, esta perspectiva tiene consecuencias decisivas. No basta con
identificar “problematicas juveniles” de forma general; es necesario abrir espacios donde los
jovenes puedan narrar su propia experiencia. Solo asi la accidon pastoral deja de ser genérica y se

convierte en un acompafiamiento real.

3. Los limites del “ver” objetivista y sus riesgos

Pellegrino advierte que el “ver” puede volverse positivista cuando se absolutiza el dato y se
fragmenta la realidad. Uno de los riesgos es la yuxtaposicion de partes: analizar lo social, lo

psicologico y lo religioso como dimensiones separadas.

2



Desde la experiencia materna, este riesgo se hace palpable. Un médico puede describir el estado
fisico de un joven, pero no su miedo; un informe puede indicar mejoria, pero no la angustia que
persiste. Algo similar ocurre cuando la pastoral juvenil se limita a diagndsticos externos sin

escuchar la vida concreta de los jovenes.

Otro riesgo sefialado por el autor es el extrincesismo teoldgico: cuando la fe se afiade después,
como una aplicacién moral o doctrinal. En la preparacion para la Confirmacion, esto se manifiesta

cuando se presentan contenidos de fe sin conexion con las preguntas reales de los jovenes.

4. “Ver” y “escuchar”: Exodo 3,7 como clave pastoral

Pellegrino recurre al texto de Exodo 3,7: “He visto la opresion de mi pueblo... he escuchado su
clamor”. Este pasaje ilumina una logica pastoral profundamente biblica: Dios no solo ve, sino que

escucha y se deja afectar.

Mi experiencia como madre en el contexto del cancer me ensefi¢ algo similar: no basta con
observar el sufrimiento del hijo; es necesario escuchar su miedo, incluso cuando no se expresa con

palabras. Esta actitud puede trasladarse directamente a la pastoral de confirmacion.

Cuando el “ver” incluye la escucha, la 16gica pastoral cambia. El catequista deja de ser solo
transmisor de contenidos y se convierte en acompafiante. Los jovenes, a su vez, descubren que la

Iglesia es un espacio donde su historia importa.

5. Historias de vida como conocimiento teoldgico-pastoral

Para Pellegrino, las historias de vida no son un recurso secundario, sino un modo legitimo de
conocimiento. A través de ellas se accede a una verdad existencial que ilumina la reflexion
teologica. El autor afirma con claridad que “las historias de vida no ilustran la reflexion pastoral,

sino que la constituyen desde dentro”.

La historia de mi hijo como sobreviviente de cancer revela una fe probada, una esperanza fragil
pero real. Compartida con jovenes de confirmacion, esta historia no busca generar lastima, sino

mostrar que la fe cristiana se vive en la fragilidad.



En un grupo de confirmacion, escuchar historias de vida permite que los jovenes se reconozcan en
el otro y descubran que no estan solos en sus preguntas. Asi, la reflexion teologica nace de la vida

y vuelve a ella transformada.

6. Fenomenologia y hermenéutica: de la experiencia a la interpretacion

Pellegrino propone superar una mirada meramente descriptiva de la realidad. Pasar de “tomar una
foto” a interpretar la experiencia implica atender a como se vive una situacion y qué significado

adquiere.

La experiencia del cancer no se comprende solo desde el diagnodstico, sino desde la vivencia
cotidiana. De modo analogo, la preparacion para la Confirmacion no puede reducirse a cumplir un
programa, sino que debe ayudar a los jovenes a interpretar su propia historia a la luz del Espiritu

Santo.

7. La imposibilidad de la neutralidad

El autor afirma que no existe una sociologia neutral y que la pretension de neutralidad puede
volverse ideoldgica. La experiencia personal confirma esta afirmacion: acompaiar a un hijo

enfermo transforma inevitablemente la mirada.

En la pastoral juvenil, reconocer la propia implicacion no debilita la reflexion, sino que la hace
mas honesta. Una madre que ha sufrido no es neutral, pero su mirada esta cargada de compasion

y verdad.

8. Un “juzgar” que realmente discierne

Pellegrino advierte que, a veces, el “juzgar” no juzga, porque se limita a repetir principios
abstractos. Un juzgar verdaderamente teologico-pastoral implica discernir la accion de Dios en la

historia concreta.

Desde la experiencia materna, juzgar no es explicar el sufrimiento, sino buscar signos de vida en

medio de ¢€l. Esto puede ensenarse a los jovenes de confirmaciéon como una forma madura de fe.



9. El “actuar” como consecuencia del diagndstico

Finalmente, el actuar pastoral no debe ser una receta preestablecida, sino la consecuencia de un
diagnostico profundo. La experiencia del cancer ensefia que no hay soluciones rapidas, sino

Procesos.

En la pastoral juvenil, esto se traduce en practicas de acompanamiento, escucha y compromiso
solidario. Los jovenes aprenden que confirmar la fe es asumir una responsabilidad concreta con el

sufrimiento del otro.

10. El testimonio como camino para descubrir a un Dios que acompaia

Mi testimonio como madre que ha acompanado a su hijo en la experiencia del cancer tiene una
fuerza pastoral particular cuando se presenta a jovenes en preparacion para la Confirmacion. No
se trata de un relato heroico ni de una historia cerrada con respuestas faciles, sino de una
experiencia marcada por la incertidumbre, el miedo y la esperanza. Precisamente por eso, este
testimonio se convierte en un espacio privilegiado para anunciar un Dios que camina con nosotros

incluso cuando la vida se vuelve incomprensible.

Para muchos jovenes con los que camino en la pastoral de confirmacion, Dios es percibido como
lejano o ausente frente al sufrimiento. La experiencia del cancer confronta directamente esta
imagen. Como madre, el testimonio no afirma que Dios quito6 el dolor o evito la enfermedad, sino
que estuvo presente en el proceso: en la fortaleza inesperada, en las personas que acompanaron,
en la fe que resistié aun cuando flaqueaba. Este tipo de relato ayuda a los jovenes a comprender
que la presencia de Dios no se mide por la ausencia de problemas, sino por la capacidad de sostener

la vida en medio de ellos.

En la pastoral de confirmacion, compartir este testimonio abre un espacio de identificacion.
Muchos jovenes viven situaciones dificiles que no siempre se visibilizan: enfermedades en la
familia, conflictos, duelos, soledad o miedo al futuro. Al escuchar una historia real de sufrimiento
atravesado por la fe, los jovenes descubren que no estan solos y que su propia historia también

puede ser lugar de encuentro con Dios.



Ademas, el testimonio materno educa en una fe adulta. Ensefia que creer no significa entenderlo
todo, sino confiar incluso cuando no se comprende. Esta perspectiva es especialmente importante
en la Confirmacion, sacramento que invita a asumir la fe de manera personal y responsable. Los
jovenes aprenden que el Espiritu Santo no elimina la fragilidad humana, sino que la habita y la

transforma desde dentro.

11. Implicaciones pastorales: formar jovenes que caminan con otros

Incorporar mi testimonio en la pastoral juvenil no busca provocar emociones pasajeras, sino
generar procesos. Cuando comparto mi historia, invito a los jovenes a releer su propia vida y a
reconocer los momentos en los que alguien los acompaii6 en situaciones dificiles. De este modo,

descubren que Dios muchas veces se hace presente a través de personas concretas.

Este acompanamiento encuentra un eco profundo en la Escritura: “Yo estaré con ustedes todos los
dias hasta el fin del mundo” (Mt 28,20). Esta promesa no elimina el sufrimiento, pero asegura una
presencia fiel. También resuena la palabra del profeta: “No temas, porque yo estoy contigo; no te
angusties, porque yo soy tu Dios” (Is 41,10). Estas citas biblicas iluminan mi experiencia personal
y ayudan a los jovenes a comprender que Dios camina con nosotros incluso cuando la vida se

vuelve incierta.

Desde esta perspectiva, los jovenes descubren que la Confirmacion no es solo un rito de paso, sino
una mision: recibir el Espiritu Santo para caminar con otros, sostener, escuchar y estar presentes,

especialmente cuando el dolor toca la vida de alguien cercano.

Conclusion

La ampliacion del método ver—juzgar—actuar propuesta por Luigi Pellegrino encuentra en el
testimonio personal un aliado fundamental. Integrar la experiencia de una madre que ha caminado
junto a su hijo en la enfermedad permite mostrar, de manera concreta, que la fe cristiana no se vive

al margen de la vida, sino en su centro.

En la pastoral de confirmacion, este enfoque ayuda a los jévenes a reconocer que Dios camina con

ellos a pesar de las circunstancias que les toca vivir. De este modo, la Confirmacion deja de ser un



rito aislado y se convierte en una experiencia de maduracion espiritual, capaz de formar creyentes

conscientes, compasivos y comprometidos con la vida de los demas.



	1. La tesis central de Pellegrino y su relevancia pastoral
	2. La realidad como hecho y como narración: una mirada desde la maternidad
	3. Los límites del “ver” objetivista y sus riesgos
	4. “Ver” y “escuchar”: Éxodo 3,7 como clave pastoral
	5. Historias de vida como conocimiento teológico-pastoral
	6. Fenomenología y hermenéutica: de la experiencia a la interpretación
	7. La imposibilidad de la neutralidad
	8. Un “juzgar” que realmente discierne
	9. El “actuar” como consecuencia del diagnóstico
	10. El testimonio como camino para descubrir a un Dios que acompaña
	11. Implicaciones pastorales: formar jóvenes que caminan con otros
	Conclusión

