
1 
 

SP 521 - Planificación y Evaluación Pastoral  

Profesor: Marzo Artime, Ph.D. 

Tarea # 4  

Milagros Macher 

Tuesday February 10th, 2026 

El método pastoral ver–juzgar–actuar, según el texto, ha acompañado por décadas la acción 

evangelizadora de la Iglesia, especialmente en contextos latinoamericanos. Su valor reside en su 

capacidad de conectar fe y vida, análisis de la realidad y compromiso transformador. Sin embargo, 

como advierte Luigi Pellegrino en Las historias de vida en el método de planificación pastoral 

ver–juzgar–actuar, este método corre el riesgo de vaciarse cuando se aplica de forma técnica, 

objetivista o distante de la experiencia concreta de las personas. En palabras del autor, “cuando la 

realidad es reducida a datos, se pierde su espesor humano y su densidad histórica.” 

En este análisis propongo una relectura del método ver–juzgar–actuar desde una experiencia 

personal concreta: mi vivencia como madre acompañando a mi hijo adolescente, sobreviviente de 

cáncer. Lejos de ser un testimonio meramente emotivo, esta historia se presenta como un verdadero 

lugar teológico y pastoral. A partir de ella, se busca responder a las preguntas fundamentales 

planteadas por Pellegrino, mostrando cómo las historias de vida pueden enriquecer profundamente 

la pastoral juvenil, en particular la pastoral de jóvenes que se preparan para el sacramento de la 

Confirmación. 

1. La tesis central de Pellegrino y su relevancia pastoral 

Pellegrino identifica un problema recurrente en el uso habitual del método ver–juzgar–actuar: el 

empobrecimiento del “ver”, reducido muchas veces a la recolección de datos objetivos, estadísticas 

o diagnósticos sociológicos. Este enfoque, aunque útil, puede transformar la realidad en un objeto 

externo, desconectado de los sujetos que la viven. 



2 
 

Frente a ello, el autor propone integrar las historias de vida como un momento intrínseco del 

método. La realidad, afirma, no se presenta nunca como un “hecho desnudo”, sino siempre 

mediada por la percepción, la memoria y la interpretación de quienes la experimentan. Como 

señala Pellegrino: “El hecho solo existe verdaderamente cuando es narrado por alguien que lo ha 

vivido”. Esta tesis adquiere una fuerza particular cuando se aplica a la pastoral juvenil, donde los 

procesos vitales, emocionales y espirituales de los jóvenes son complejos y profundamente 

narrativos. 

Desde mi experiencia como madre de un joven sobreviviente de cáncer, esta tesis se vuelve 

evidente: el “hecho” de una enfermedad grave no puede comprenderse sin la historia de miedo, 

esperanza, silencio, oración, enojo y confianza que lo acompaña. Lo mismo ocurre en la vida de 

los jóvenes que se preparan para la Confirmación. 

2. La realidad como hecho y como narración: una mirada desde la maternidad 

Acompañar a mi hijo en un proceso de cáncer implicó confrontarme con datos médicos, 

diagnósticos y pronósticos. Sin embargo, la realidad más profunda no se agota en esos hechos 

objetivos. La experiencia está marcada por noches de incertidumbre, por la espera de resultados, 

por la pregunta silenciosa sobre Dios y el sentido del sufrimiento. 

Esta vivencia permite comprender con claridad lo que Pellegrino afirma: la realidad es también 

narración. Dos jóvenes pueden vivir situaciones objetivamente similares —una enfermedad, una 

pérdida, un fracaso—, pero interpretarlas de manera distinta según su historia personal. 

En la pastoral de confirmación, esta perspectiva tiene consecuencias decisivas. No basta con 

identificar “problemáticas juveniles” de forma general; es necesario abrir espacios donde los 

jóvenes puedan narrar su propia experiencia. Solo así la acción pastoral deja de ser genérica y se 

convierte en un acompañamiento real. 

3. Los límites del “ver” objetivista y sus riesgos 

Pellegrino advierte que el “ver” puede volverse positivista cuando se absolutiza el dato y se 

fragmenta la realidad. Uno de los riesgos es la yuxtaposición de partes: analizar lo social, lo 

psicológico y lo religioso como dimensiones separadas. 



3 
 

Desde la experiencia materna, este riesgo se hace palpable. Un médico puede describir el estado 

físico de un joven, pero no su miedo; un informe puede indicar mejoría, pero no la angustia que 

persiste. Algo similar ocurre cuando la pastoral juvenil se limita a diagnósticos externos sin 

escuchar la vida concreta de los jóvenes. 

Otro riesgo señalado por el autor es el extrincesismo teológico: cuando la fe se añade después, 

como una aplicación moral o doctrinal. En la preparación para la Confirmación, esto se manifiesta 

cuando se presentan contenidos de fe sin conexión con las preguntas reales de los jóvenes. 

4. “Ver” y “escuchar”: Éxodo 3,7 como clave pastoral 

Pellegrino recurre al texto de Éxodo 3,7: “He visto la opresión de mi pueblo… he escuchado su 

clamor”. Este pasaje ilumina una lógica pastoral profundamente bíblica: Dios no solo ve, sino que 

escucha y se deja afectar. 

Mi experiencia como madre en el contexto del cáncer me enseñó algo similar: no basta con 

observar el sufrimiento del hijo; es necesario escuchar su miedo, incluso cuando no se expresa con 

palabras. Esta actitud puede trasladarse directamente a la pastoral de confirmación. 

Cuando el “ver” incluye la escucha, la lógica pastoral cambia. El catequista deja de ser solo 

transmisor de contenidos y se convierte en acompañante. Los jóvenes, a su vez, descubren que la 

Iglesia es un espacio donde su historia importa. 

5. Historias de vida como conocimiento teológico-pastoral 

Para Pellegrino, las historias de vida no son un recurso secundario, sino un modo legítimo de 

conocimiento. A través de ellas se accede a una verdad existencial que ilumina la reflexión 

teológica. El autor afirma con claridad que “las historias de vida no ilustran la reflexión pastoral, 

sino que la constituyen desde dentro”. 

La historia de mi hijo como sobreviviente de cáncer revela una fe probada, una esperanza frágil 

pero real. Compartida con jóvenes de confirmación, esta historia no busca generar lástima, sino 

mostrar que la fe cristiana se vive en la fragilidad. 



4 
 

En un grupo de confirmación, escuchar historias de vida permite que los jóvenes se reconozcan en 

el otro y descubran que no están solos en sus preguntas. Así, la reflexión teológica nace de la vida 

y vuelve a ella transformada. 

6. Fenomenología y hermenéutica: de la experiencia a la interpretación 

Pellegrino propone superar una mirada meramente descriptiva de la realidad. Pasar de “tomar una 

foto” a interpretar la experiencia implica atender a cómo se vive una situación y qué significado 

adquiere. 

La experiencia del cáncer no se comprende solo desde el diagnóstico, sino desde la vivencia 

cotidiana. De modo análogo, la preparación para la Confirmación no puede reducirse a cumplir un 

programa, sino que debe ayudar a los jóvenes a interpretar su propia historia a la luz del Espíritu 

Santo. 

7. La imposibilidad de la neutralidad 

El autor afirma que no existe una sociología neutral y que la pretensión de neutralidad puede 

volverse ideológica. La experiencia personal confirma esta afirmación: acompañar a un hijo 

enfermo transforma inevitablemente la mirada. 

En la pastoral juvenil, reconocer la propia implicación no debilita la reflexión, sino que la hace 

más honesta. Una madre que ha sufrido no es neutral, pero su mirada está cargada de compasión 

y verdad. 

8. Un “juzgar” que realmente discierne 

Pellegrino advierte que, a veces, el “juzgar” no juzga, porque se limita a repetir principios 

abstractos. Un juzgar verdaderamente teológico-pastoral implica discernir la acción de Dios en la 

historia concreta. 

Desde la experiencia materna, juzgar no es explicar el sufrimiento, sino buscar signos de vida en 

medio de él. Esto puede enseñarse a los jóvenes de confirmación como una forma madura de fe. 



5 
 

9. El “actuar” como consecuencia del diagnóstico 

Finalmente, el actuar pastoral no debe ser una receta preestablecida, sino la consecuencia de un 

diagnóstico profundo. La experiencia del cáncer enseña que no hay soluciones rápidas, sino 

procesos. 

En la pastoral juvenil, esto se traduce en prácticas de acompañamiento, escucha y compromiso 

solidario. Los jóvenes aprenden que confirmar la fe es asumir una responsabilidad concreta con el 

sufrimiento del otro. 

10. El testimonio como camino para descubrir a un Dios que acompaña 

Mi testimonio como madre que ha acompañado a su hijo en la experiencia del cáncer tiene una 

fuerza pastoral particular cuando se presenta a jóvenes en preparación para la Confirmación. No 

se trata de un relato heroico ni de una historia cerrada con respuestas fáciles, sino de una 

experiencia marcada por la incertidumbre, el miedo y la esperanza. Precisamente por eso, este 

testimonio se convierte en un espacio privilegiado para anunciar un Dios que camina con nosotros 

incluso cuando la vida se vuelve incomprensible. 

Para muchos jóvenes con los que camino en la pastoral de confirmación, Dios es percibido como 

lejano o ausente frente al sufrimiento. La experiencia del cáncer confronta directamente esta 

imagen. Como madre, el testimonio no afirma que Dios quitó el dolor o evitó la enfermedad, sino 

que estuvo presente en el proceso: en la fortaleza inesperada, en las personas que acompañaron, 

en la fe que resistió aun cuando flaqueaba. Este tipo de relato ayuda a los jóvenes a comprender 

que la presencia de Dios no se mide por la ausencia de problemas, sino por la capacidad de sostener 

la vida en medio de ellos. 

En la pastoral de confirmación, compartir este testimonio abre un espacio de identificación. 

Muchos jóvenes viven situaciones difíciles que no siempre se visibilizan: enfermedades en la 

familia, conflictos, duelos, soledad o miedo al futuro. Al escuchar una historia real de sufrimiento 

atravesado por la fe, los jóvenes descubren que no están solos y que su propia historia también 

puede ser lugar de encuentro con Dios. 



6 
 

Además, el testimonio materno educa en una fe adulta. Enseña que creer no significa entenderlo 

todo, sino confiar incluso cuando no se comprende. Esta perspectiva es especialmente importante 

en la Confirmación, sacramento que invita a asumir la fe de manera personal y responsable. Los 

jóvenes aprenden que el Espíritu Santo no elimina la fragilidad humana, sino que la habita y la 

transforma desde dentro. 

11. Implicaciones pastorales: formar jóvenes que caminan con otros 

Incorporar mi testimonio en la pastoral juvenil no busca provocar emociones pasajeras, sino 

generar procesos. Cuando comparto mi historia, invito a los jóvenes a releer su propia vida y a 

reconocer los momentos en los que alguien los acompañó en situaciones difíciles. De este modo, 

descubren que Dios muchas veces se hace presente a través de personas concretas. 

Este acompañamiento encuentra un eco profundo en la Escritura: “Yo estaré con ustedes todos los 

días hasta el fin del mundo” (Mt 28,20). Esta promesa no elimina el sufrimiento, pero asegura una 

presencia fiel. También resuena la palabra del profeta: “No temas, porque yo estoy contigo; no te 

angusties, porque yo soy tu Dios” (Is 41,10). Estas citas bíblicas iluminan mi experiencia personal 

y ayudan a los jóvenes a comprender que Dios camina con nosotros incluso cuando la vida se 

vuelve incierta. 

Desde esta perspectiva, los jóvenes descubren que la Confirmación no es solo un rito de paso, sino 

una misión: recibir el Espíritu Santo para caminar con otros, sostener, escuchar y estar presentes, 

especialmente cuando el dolor toca la vida de alguien cercano. 

Conclusión 

La ampliación del método ver–juzgar–actuar propuesta por Luigi Pellegrino encuentra en el 

testimonio personal un aliado fundamental. Integrar la experiencia de una madre que ha caminado 

junto a su hijo en la enfermedad permite mostrar, de manera concreta, que la fe cristiana no se vive 

al margen de la vida, sino en su centro. 

En la pastoral de confirmación, este enfoque ayuda a los jóvenes a reconocer que Dios camina con 

ellos a pesar de las circunstancias que les toca vivir. De este modo, la Confirmación deja de ser un 



7 
 

rito aislado y se convierte en una experiencia de maduración espiritual, capaz de formar creyentes 

conscientes, compasivos y comprometidos con la vida de los demás. 

 

 


	1. La tesis central de Pellegrino y su relevancia pastoral
	2. La realidad como hecho y como narración: una mirada desde la maternidad
	3. Los límites del “ver” objetivista y sus riesgos
	4. “Ver” y “escuchar”: Éxodo 3,7 como clave pastoral
	5. Historias de vida como conocimiento teológico-pastoral
	6. Fenomenología y hermenéutica: de la experiencia a la interpretación
	7. La imposibilidad de la neutralidad
	8. Un “juzgar” que realmente discierne
	9. El “actuar” como consecuencia del diagnóstico
	10. El testimonio como camino para descubrir a un Dios que acompaña
	11. Implicaciones pastorales: formar jóvenes que caminan con otros
	Conclusión

